
□朱良志

师法造化

师法自然，从本质上说，是为
了约束人的行为。师法造化，不是
模仿自然，而是要发掘人的内在
创造精神。如何发挥人的内在创
造力？这就需要矫正人类由知识
和情感所滋生的弊端，也就是矫
正“人工”的弊端。

人类总有一种自恋情结，“大
人主义”思想伴随着文明的发展。
人类往往觉得自己了不起，这个
世界是被我消费的对象、供我解
释的客体、被我欣赏的所在，我来
到这个世界，就要主宰它。人类情
感欲望的滋蔓，撕裂了人与世界
存在的和谐关系；人类理性的膨
胀更滋生出种种霸凌行为。道禅
哲学提倡师法造化，在一定程度
上就是要通过“天序”的介入，来
超越人工秩序，建立人与世界相
与存在的新秩序。

然而，这并不意味着否定人
的积极创造，而是反对破坏自然
节奏的盲目乱为。老子哲学讲自
然和人为的对立，认为人为即伪。
人法地、地法天、天法道，道法自
然——— 无为自然，也是弃伪存真
的道路。人从自然中来，最终自然
却成为人的对立面，人与世界关
系的撕裂给生命存在带来无限的
痛苦。中国哲学通过崇尚自然来
矫正人工，超越知识和机巧，建立
符合“天性”的新秩序，释放人的
创造力。这种哲学虽然反人工，但
并不意味着它有反人类的色彩，
相反，它是在思考人类文明内在
困境的基础上，渴望营建更适合
人存在的世界。这里有对知识、
技术、理性的深度思考。知识的
累积推进了文明的发展，有秩序
的社会给人的生命存在提供了
可能，但它是双刃剑，受欲望蛊
惑、为权威利用的知识系统，无
情地碾压着存在者的梦幻。中国
哲学强调师法造化、顺乎自然、规
避人工秩序，在一定程度上带有
生命拯救的意味，希望平复“文明
的创伤”。

“四种境界”说

冯友兰曾提出“四种境界”的
说法，即自然境界、功利境界、道德
境界和天地境界，这种划分不一定
准确，但是富有启发性。他所谓的
自然境界，跟中国哲学讲的“自然”
是不一样的，它从欲望主体角度讲
人，人是一个自然人，与其他动物
没有什么本质差别，有欲望就有情
感，因情感驱动，就会干出种种莫
名其妙的事情，甚至残害他人，剥

夺他人生存的可能性。功利境界高
于自然境界，它是为己的。古人讲
立功、立言、立德三不朽，人来世间
走一遭，不弄出一点声响，便不能
说成功。成名成家，光宗耀祖，都与
这样的目的性有关。道德境界则是
更高的境界，由利己而上升到利
他。他人有心，予忖度之，人是群体
的存在，人要使自己能够安心的
话，就要更多考虑他人，必须有道
德付出。最高的境界是天地境界，
荡去种种束缚，与天地万物浑然一
体，真正达到了人与自身、与他人、
与万物乃至整个宇宙的和谐共存。

我们不妨以这四个境界为引
子，来看道家哲学崇尚自然、超越
人工的思路。

如果从人作为一个欲望主体
的角度出发，老子认为，人一旦受
欲望左右，陷入蒙昧的境地，几乎
可以到无可救药的地步，“五色令
人目盲，五音令人耳聋，五味令人
口爽，驰骋畋猎令人心发狂”，在
欲望的世界里，人们“如享太牢，
如春登台”。太牢，是美好的食物，
祭祀后留下来的牺牲。众人在欲望
的瀚海中泅渡。真正自觉的人，应
该超越这样的欲望。老子从“贵大
患若身”的角度讲超越欲望目的的
重要性。贵大患若身，意思是“贵身
如大患”——— 太把生命当生命了，
却是生命的灾难。这和庄子说的

“生生者不生”是一个道理，看到什
么好吃的、好玩的、好穿的，或者说

看到美的东西，就停不下脚步，就
想得到。这不是颐养生命之道，而
是葬送生命的前奏。老子讲节制，
他认为这是生命存在的前提，他所
说的“生而不有，为而不恃，智慧自
备，为则伪也，功成而弗居”等，都
在申说这个道理。

从功利境界的角度看，老子有
更多的论述，如他说的“至誉无誉”
即就此而论。至道无名，老子对此
有深度的思考。他有一句话非常打
动人，这就是“光而不耀”(《韩非子》
中也引述过这句话)。我们每个人
的生命都有光芒，但老子讲光而不
耀，有光明，但不是让你去炫耀的，
不是让你利用这光明来达到种种
目的、利用智慧来谋取种种利益
的。老子提倡宠辱不惊的生命态
度，如果受到侮辱就激烈对抗，受
到表扬就高兴得不行，那么人在功
利名望的诱惑下心灵很难保持平
衡。老子讲天长地久之道，天地之
所以能恒长存在，是因为它不为一
己之私而存在，不去炫耀自己，不
去为自己的利益奔波。

超越道德境界，更是道家哲学
的重要蕲向。庄子说，“泉涸，鱼相
与处于陆，相呴以湿，相濡以沫，不
如相忘于江湖”。相濡以沫，相呴以
湿，仅凭那一点点湿气，如同儒墨
所说的仁爱，让人暂时苟活，终究
不是长远之计，若真正关怀生命，
应该让它回到生命的海洋中，回到
自然无为的世界里。老子说，“挫其
锐，解其纷，和其光，同其尘”，挫去
其争斗的欲望，解除知识带来的纷
扰，和光同尘，归复自然，就达到冯
友兰所说的天地境界了。

天地优游

按照老子哲学，人工所带来的
欲望、功利、道德、知识，是与自然
相违背的。他说：“知其雄，守其
雌。”雌弱之道，即他所说的敛藏之
道、后退之道，就是从知识、情感、
功利等密密罗网中透出，到天地境
界里透透气，深呼吸，归复真实的
性灵。“圣人皆孩之”，就像孩子那
样纯真、本然、澄明。

《庄子·齐物论》中有段话，对
普通人的生命状态有形象的描述：

一受其成形，不亡以待尽。与
物相刃相靡，其行尽如驰，而莫之
能止，不亦悲乎！终身役役，而不
见其成功，苶然疲役，而不知其所
归，可不哀邪！人谓之不死，奚益！
其形化，其心与之然，可不谓大哀
乎？人之生也，固若是芒乎？

“一受其成形”，人有了生命，
渐渐长大。“不亡以待尽”，随着世
界浮沉，匆匆就是一辈子。“与物
相刃相靡”，人与世界处于无所不
在的冲突中，要争夺，要占有，动
刀子，使点子，互相消磨。“其行尽

如驰”，总是奔驰竞逐；“而莫之能
止”，没有办法让自己停下来，这
真是令人悲伤的事。庄子认为，这
样的生命过程是蒙昧的，糊里糊
涂地过了一生。“终身役役，而不
见其成功”，一生忙碌，即使偶有
所得，但终将会失去，生不带来，
死不带去。“苶然”，形容疲劳的样
子。人与世界互为奴役之关系，弄
得人疲惫不堪，如此付出，却不知
道为何，不知道路在何方。这是一
群失去生命故乡的人。闻一多先
生曾说，《庄子》一书所写的就是
一个故国的梦幻，失去家园的人
想念故乡。“日暮乡关何处是？烟
波江上使人愁。”像《庄子》所说的

“故国畅然”，寻觅故乡，复原故
国，想象那生命的故园，那真正安
顿生命的地方。为“人工”所绑架
的人生，是失落生命故园的人生，
这无所归依的苦酒，是自己所酿
造的。庄子愤懑地说：“人谓之不
死，奚益。”虽然是活着，还不如说
死了，对生命一点帮助也没有。

“其形化，其心与之然”，一切都空
空如也，这是太悲催的人生了。所
谓“人工”——— 人为世界立法，以
为自己能控制世界，殊不知自己
成了自己的掘墓人。人与世界互
相奴役，终生就是做奴隶的命，负
重前行，不知所生，不知所为，不
知所归，完全失落了生命的意义。

“固若是芒乎”——— 这样的人如果
还不蒙昧，那么世界上还有比这
更蒙昧的人吗？

庄子认为，要解脱人生之苦，
就要“物物而不物于物”，不被物
所物，而要物物，就是要在天地境
界中活个透脱。“天地与我并生，
而万物与我为一”“虚己以游物”

“乘物以游心”等表述，都在说明，
人要归于本然，还归于真实世界，
也就是由世界的对岸回到世界
中，回到生命的水中，在生命的水
中才能有生命的优游。

(本文摘选自《中国美学要
义》，内容有删节，标题、小标题为
编者所加)

由世界的对岸
回到世界中

《中国美学要义》

朱良志 著

北京贝贝特｜广西师范大学出版社

什么是中国美学？是什么造就了中国人区别于西方的审美取向？
我们又该如何把握其中的关键之处？北京大学博雅讲席教授朱良志
将自己的经典美学课程集为一本《中国美学要义》，选取美丑、气韵、虚
实、简繁、空间、时间、妙悟、造化等九个中国美学的核心概念，从中国
哲学的大背景、中国人的生存状况出发，回应了一些美学观念产生的
根由。在作者看来，中国美学不仅关乎审美形式，更深植于道禅哲思，
是对生命存在状态的深刻体认。

编辑：曲鹏 美编：陈明丽

2026年1月3日 星期六 A07青未了·书坊

明明代代唐唐寅寅《《松松荫荫高高士士图图》》（（局局部部））


	A07-PDF 版面

